
   1  

The  Permissive  Will  of  God  
  
Opening  Comments:  The  words:  Permissive  Will  of  God  are  not  found  anywhere  in  Scripture  
  
It  is  a  phrase  that  is  the  ‘conclusion  of  a  principle’  arrived  at  from  the  overall  study  of  God’s  Word  from  
   Genesis  thru  Revelation  
  
Prelude:  
  It  is  good  for  us  to  do  as  Job  did  in  Job  40:1-­‐4  after  the  finite  Job  questioned  the  infinite  God:  
After  the  less  than  all  knowing  Job  questions  the  all  knowing  God  
After  the  ‘I’m  only  present  here  in  this  spot’  Job    questions  the  omnipresent  God  of  the  universe.  
After  the  one  who  only  lived  say  100  years  confronts  the  one  who  always  was,  is  and  will  be  
  
What  did  he  do  after  God  started  speaking  to  him  out  of  the  whirlwind  in  Job  38:1?    
  
Chapter  40:1  Moreover  the  Lord  answered  Job  again,  and  said:  
2  “Shall  the  one  who  contends  with  the  Almighty  correct  Him?  
He  who  rebukes  God,  let  him  answer  it.”  
3  Then  Job  answered  the  Lord  and  said:  
4  “Behold,  I  am  vile;  
What  shall  I  answer  You?  
I  lay  my  hand  over  my  mouth.  
  
-­‐We  do  well  to  start  our  teaching  of  the  Permissive  Will  of  God  with  our  hands  over  our  mouths  and  the  

ears  of  our  mind  and  heart  wide  open.  
  
The  first  and  last  Scripture  we  need  to  hear  tonight  is:  Rom.  11:33-­36  
33  Oh,  the  depth  of  the  riches  both  of  the  wisdom  and  knowledge  of  God!  How  unsearchable  are  His  
judgments  and  His  ways  past  finding  out!  
34  “For  who  has  known  the  mind  of  the  Lord?  
Or  who  has  become  His  counselor?”  
35  “Or  who  has  first  given  to  Him  
And  it  shall  be  repaid  to  him?”  
36  For  of  Him  and  through  Him  and  to  Him  are  all  things,  to  whom  be  glory  forever.  And  everyone  says:  
Amen.  
  
So  it  begins….  
Let’s  First  Look  at  the  Word:  ‘Will’  
  
Will  is  that  faculty  in  a  rational,  conscious  being  by  which  he  or  she  has  power  to  choose  a  course  of  
action  and  continue  in  it.  Consideration  should  be  given  to  two  general  divisions  of  this  Biblical  doctrine:  
  
Will  of  God  and  the  Will  of  Man  
  
1.  Will  of  God  
His  will  is  superior  to  all  others:    
-­‐The  scope  and  strength  of    ‘wills  in  the  universe’  is  in  direct  proportion  to  the  authority  &  strength  of  

Sovereignty  that  a  being  has  or  has  been  given.  
  



   2  

show  chart:  ‘God  is  the  Overall  Sovereign  Will’  of  the  universe  and  especially  my  universe  
  
-­‐The  will  of  God  is  either  Active  or  it  is  Permissive.  
   He  is  at  all  times  actively  involved  in  His  world,  down  the  hairs  on  our  heads  
-­‐Yet  He  is  also  permissively  active  in  His  world.    
   He  permits  others  to  act  within  a  limited  sovereignty  that  He  has  given  to  them.  
  
-­‐Fact:  No  human  will  was  ever  created  to  defeat  the  will  of  God,  but  rather  the  human  will  is  one  of  the  

instruments  by  which  God  can  realize  His  purposes  for  a  fallen  humanity.  
  
2.  Will  Of  Man.    
   a.  On  the  human  side,  apart  from  Biblical  understanding,  mankind  looks  upon  its  will  as  unlimited.    
   b.  On  the  divine  side,  man’s  will  and  the  power  to  do  what  is  willed  by  man  is  looked  upon  as    
      under  superior  control  or  boundaries,  with  the  saved  under  the  sovereign  control  of  God  by  
      the  choice  of  the  saved  (Phil.  2:13).    
Phil.  2:13  for  it  is  God  who  works  in  you  both  to  will  and  to  do  for  His  good  pleasure.  
  
and  the  unsaved  under  like  control  of  Satan  (Eph.  2:1-­‐2,  1  John  5:19).                                                                                                                                                                                                                                                                                                          
Eph.  2:1  And  you  He  made  alive,  who  were  dead  in  trespasses  and  sins,  2  in  which  you  once  walked  
according  to  the  course  of  this  world,  according  to  the  prince  of  the  power  of  the  air,  the  spirit  who  now  
works  in  the  sons  of  disobedience,  
  
1  John  5:19  We  know  that  we  are  of  God,  and  the  whole  world  continuously  lies  under  the  sway  or  grip  of  
the  wicked  one.  
  
1.  THE  DIVINE  RECOGNITION  OF  THE  CREATURE’S  FREE  WILL.  It  is  evidently  the  purpose  of  God  to  secure  a  
   company  of  beings  for  His  eternal  glory  who  are  possessed  of  that  moral  virtue  which  is  the  result  
   of  a  free-­‐choice  victory  over  evil  by  faith.                                                                                                                                                                                                                                                                                                            
  
-­‐When  was  man  first  given  permission  to  do  what  he  wanted  to  do?    
   -­‐in  the  perfect  environment  of  the  sinless  Garden  of  Eden  
  
-­‐This  was  the  second  time  God  permitted  a  created  being  to  act  freely  of  their  own  free  will.  
   -­‐the  first  was  by  an  Angelic  being  named  Lucifer  
  
-­‐But  it  should  be  observed,  man  cannot  make  choice  between  good  and  evil  unless  evil  exists.  
  
-­The  Evils  that  existed  before  man  chose  to  disobey  His  creator  was  from  two  sources:  
1-­‐It  was  from  the  former  Lucifer  who  approached  the  woman  as  a  ‘serpent’    or  shining  one  whom  the  
   Holy  Spirit  thru  Paul  1Tim.  2:14  tells  us:  14  And  Adam  was  not  deceived,  but  the  woman  being  
   deceived,  fell  into  transgression.  
  
Rev.  20:2-­3  Describes  this  deceiver  so  we  know  exactly  who  was  the  serpent,  the  deceiver……  
He  (an  angel)  laid  hold  of  the  dragon,  that  serpent  of  old,  who  is  the  Devil  (accuser)  and  Satan  (adversary,  
resistor),  and  bound  him  for  a  thousand  years;  3  and  he  cast  him  into  the  bottomless  pit,  and  shut  him  up,  
and  set  a  seal  on  him,  so  that  he  should  deceive  the  nations  no  more  till  the  thousand  years  were  
finished.    
-­‐So  the  Serpent,  literally  ‘the  shining  one’,  or  Satan  or  the  Devil  was  one  source  of  evil  
  



   3  

#2-­‐The  other  source  is  God  Himself:  everybody  gasp!!!  
-­‐God  cannot  sin  and  therefore  cannot  do  evil,  nor  does  He  tempt  anyone  to  sin  or  commit  evil.  
-­‐BUT  He  does  create  the  consequences  for  committing  sin  and  evil,  and  the  consequences  are  called  evil  
as  well.  Is.  45:7…….  
  
Is.  45:7  I  form  the  light  and  create  (bara)  darkness,  
-­‐one  application  of  this  is  found  in  Matt.  25:30  Jesus  is  speaking  and  He  says…. And  cast  the  unprofitable  

servant  into  the  outer  darkness  (there  is  a  darkness  which  is  outer).  There  will  be  weeping  and  
gnashing  of  teeth.’  

-­‐Further  down  in  Matt.  25:41  Jesus  talks  about  the  same  place  but  He  describes  it  differently:  41  “Then  
He  will  also  say  to  those  on  the  left  hand,  ‘Depart  from  Me,  you  cursed,  into  the  everlasting  fire  
prepared  for  the  devil  and  his  angels:  

  
-­‐Who  prepared  it?  Jesus  did…..  who  for  initially?  The  Devil  and  his  angels!  Others  will  be  cast  there  as  well  
-­‐This  preparation  was  before  Adam  and  Eve  chose  to  follow  evil  
  
Back  to  Is.  45:7….  
I  make  peace  and  create  (bara)  calamity  or  more  often  evil  
-­‐Here  calamity  or  evil  is  the  consequences  of  sin,  the  consequences  of  not  making  peace  with  God,  with  

refusing  His  peace  offering  thru  the  righteous  blood  of  Jesus  Christ.  
-­‐Death  and  all  of  its  forerunners  are  the  consequence  of  sin,  but  those  consequences  were  created  prior  

to  God  permitting  man  to  sin.    
-­‐He  said  to  Adam  in  the  day  you  choose,  and  I  will  permit  you  to  make  a  choice,  to  sin  against  me  thus:  

‘dying  you  shall  surely  die’.  Death  is  a  consequence  of  sin….  
  -­‐Romans  5:12  tells  us  this  when  man  chose  to  sin  against  God  in  a  perfect  environment:  12  Therefore,  

just  as  through  one  man  sin  entered  the  world,  and  death  through  sin,  and  thus  death  spread  to  all  
men,  because  all  sinned—  

  
Finishing  Is.  45:7  
I,  the  Lord,  do  all  these  things.’  
  
The  Lord  does  and  the  Lord  permits  evil,  permits  us  to  make  choices  
  
A  Closer  Look  at  the  Will  of  God  
1.    The  will  of  God  is  either  what  may  be  called  directive  as  to  direction  or  action  or  it  is  permissive.    
  
-­‐For  Adam  and  Eve  it  was  both  Directive  and  yet  He  permitted  them  the  choice:  
  
-­‐Do  not  eat  of  this  tree.  If  you  do  know  the  consequences:  dying  you  shall  surely  die!  
  
This  Directive  will.  This  form  of  the  divine  will  includes  within  its  scope  the  doctrines  of       
   decree,  election,  predestination,  and  foreordination.    
  
-­‐The  Bible  speaks  of  the  "will  of  God"  in  several  different  ways,  and  it  is  important  to  understand  the  
   differences.  
  
Under  Directive  Will  of  God  we  have  several  sub  categories:  
(1)  The  decreed  will  of  God.  This  is  God's  eternal,  foreordained  plan  and  purpose,  which  will  not  change  

and  cannot  be  thwarted  by  any  other  ‘will’.    
  



   4  

-­‐It  includes  our  salvation  (Ephesians  1:3-­‐6,  etc.)  and  His  choice  and  calling  of  Israel  (Romans  11:1-­‐2,  29).    
-­‐God's  unconditional  covenanted  purposes  and  promises  are  a  part  of  His  decree,  and  He  will  not  and  

cannot  "change  His  mind"  about  these  things.    
  
(2)  There  is  what  we  might  call  the  "preceptive  will"  of  God.  This  is  God's  will,  expressed  in  the  form  

of  laws,  principles  or  precepts  given  to  men.    
-­‐The  command  not  to  murder  lets  us  know  it  is  God's  will  for  us  not  to  murder  others.    
  
-­‐The  command  not  to  steal  makes  it  clear  that  God's  will  for  us  is  not  to  steal.    
   If  I  say,  "I  feel  that  it  is  God's  will  for  me  to  rob  banks,  and  to  kill  those  who  get  in  my  way",  we  can  

confidently  say  that  it  is  not  God's  will  because  His  written  Word  says  it  is  not  His  will…    
-­‐In  this  sense,  many  people  are  seeking  God's  will  when  it  is  already  obvious.  You  don't  have  to  pray  

about  living  with  your  boyfriend;  God  has  spoken  (Heb.  13:4,  1Cor.  6:9-­‐20).  
  
(3)  There  is  also  God's  preferential  (or  desired)  will.  This  has  to  do  with  what  gives  God  pleasure,  and  

what  does  not  give  Him  pleasure.  
-­‐We  know  that  God  loves  to  show  mercy,  and  yet  He  will  execute  judgment  (Exodus  34:6-­‐7).    
  
-­‐He  takes  no  pleasure  in  the  death  of  the  wicked  (Ezek.  33:11)  
  
-­‐He  is  not  willing  that  any  should  parish  but  all  come  to  repentance  (2  Pet.  3:9)  
   -­‐This  verse  is  not  His  decreed  will  but  preferential  or  desired  will…..  
  
-­‐God  takes  pleasure  in  the  salvation  of  sinners;  He  does  not  take  pleasure  in  pouring  out  His  eternal  

wrath  on  sinners  (Matt.  18:14;  1  Timothy  2:3-­‐4;  2  Peter  3:9;  Ezekiel  18:32;  33:11).    
  
Application  to  us….  
-­‐When  we  come  to  things  which  are  not  clearly  prescribed  as  sin,  or  things  which  are  commanded,  our  

desire  should  be  to  do  that  which  pleases  God  (Romans  12:1;  Colossians  1:10;  2  Corinthians  5:9;  
Ephesians  5:10).  

-­‐Man’s  highest  end  is  realized  when  he  conforms  to  God’s  will.    
  
-­‐Even  Christ  came  not  to  do  His  own  will,  but  only  the  will  of  the  Father.    
  
Under  our  second  subdivision  of  God’s  Will  we  have  His  Permissive  will  
-­‐The  primary  subject  of  tonight’s  study  
  
b.  Permissive.  In  the  permissive  will  of  God  He  is  seen  allowing  man  his  own  choice  of  that  which  might  

be  might  be  evil  choices  or  even  second-­‐best  choices.    
  
Under  permissive  will  we  have  several  sub  categories:  
  
There  is  what  we  call  God's  permissive  will  regarding  evil.  
-­‐This  is  what  God  allows,  even  though  it  is  sin.    
  
-­‐The  presence  of  sin  in  the  universe  is  due  to  the  fact  that  God  permits  it.    
  
-­‐Revelation  in  the  Word  of  God  states  that  no  manifestation  of  sin  is  possible  outside  the  permissive  will  

of  God,    
-­‐BUT  He  is  Himself  ever  free  from  the  slightest  complicity  with  the  evil  which  He  permits.    



   5  

  
-­‐No  one  was  ever  tried  for  permitting  only  doing  is  tried  
  
-­‐It  must  serve  some  justifiable  purpose  which  purpose  is  attainable  in  no  other  way    
   -­‐otherwise  God  would  not  have  permitted  it,    
   -­‐or  if  it  served  no  purpose  though  having  permitted  it,  He  would  now  terminate  it  without  delay.    
  
-­‐The  divine  purpose  relative  to  sin  has  not  been  clearly  revealed,  and,  doubtless,  the  human  mind  could  

not  comprehend  all  that  is  involved.    
  
-­‐He  did  not  create  it,  but  He  did  create  sinless,  perfect  beings  who  were  capable  of  not  loving  Him  and  

thus  bring  sin  and  its  consequences  into  their  sphere  of  life.    
  
-­‐He  restrains  evil  by  limiting  its  boundaries,  its  depths…..:  
  
-­‐When  contending  with  Jehovah  about  Job,  Satan  recognized  that  he  needed  the  sovereign  permission  of  

God  with  respect  to  evil  when  he  said  to  Jehovah,  “Put  forth  you  hand  of  restraint    now,  and  you  
touch  all  that  he  (Job)  has,  and  he  will  curse  you  to  you  to  your  face.”    

-­‐likewise  2  Thes.  2:7  For  the  mystery  of  lawlessness  is  already  at  work;  only  He  who  now  restrains  will  
do  so  until  He  is  taken  out  of  the  way.  

-­‐Likewise  Jesus  said  we  are  to  be  light  (that  exposes)  and  salt  (that  restrains)  in  the  world  
  
-­‐Jehovah  answers  Satan  regarding  Job…  
   In  response  to  this  challenge,  Jehovah  said  to  Satan,  “All  that  he  has  (allowed  limitations)  is  in  your  

power;  only  upon  himself,  his  person  put  not  (not  allowed  limitations)  forth  your  hand.”    
  
-­‐Thus  under  specific  sovereign  restrictions  Job  passed  from  the  hand  of  God  to  the  limited  hand  of  Satan.    
  
-­‐But  when  the  calamity  fell  on  Job,  the  Lord  said:    “You  (Satan)  tried  to  move  me  against  him,  to  destroy  

him  without  any  cause,”  Jehovah  disclaimed  any  responsibility  for  the  evil,  but  He  permitted  it.  
  
-­‐God  has  not  been  overtaken  with  unexpected  disaster  in  respect  to  His  holy  purposes  by  permitting  sin  

to  exist  first:  
1-­‐  in  the  heart  of  Lucifer  in  the  Angelic  realm  and  then    
2-­‐in  the  world  in  the  actions  of  Adam  the  created  son  of  God,  made  in  His  image.  
  
-­‐Nor  is  He  now  desperately  seeking  to  salvage  something  out  of  an  surprising  unforeseen  wreckage.    
  
-­‐God  could  not  devise  anything  more  worthy  of  Himself  than  that  which  is  now  in  process  in  this  world    
  
-­‐the  ultimate  triumph  which  is  yet  to  be,  will  glorify  God  with  a  glory  otherwise  unattainable,  and  in  this  

glory  others  will  share.    
-­‐Beyond  the  present  tragedy  of  sin  is  the  final  triumph  of  good  and  righteousness.  

  
On  the  other  hand…  
-­‐God  permitted  sin  in  spite  of  His  holy  hatred  of  it,    
-­‐and  in  spite  of  His  own  anticipation  of  the  fact  that  it  would  not  only  bring  untold  suffering  and  eternal  

ruin  to  His  creatures  whom  He  would  love,    
-­‐and  in  spite  of  the  fact  that  it  would  cost  Him  the  sacrifice  of  His  own  Son.    
  



   6  

  
-­To    respond  that  He  should  not  have  allowed  sin  and  evil  is  answered  by  these  facts:  
1-­‐Mankind  would  not  have  then  been  made  in  His  image,  because  the  image  of  God  includes  the  choice  to  
   love  Him  or  not  
2-­‐Mankind  would  not  start  out  in  sinlessness  as  the  Son  of  God,  a  title  of  the  first  Adam  
3-­‐We  would  have  just  been  an  animal  or  some  other  created  living  form,  but  not  sons  and  daughters  of  

God.  
4-­‐When  sin  enter  by  us  we  ceased  to  be  sons  and  daughters  and  became  ‘offspring’.    
  
5-­‐Faith  in  Christ  redemptive  work  has  given  us  the  right  to  once  again  become  sons  and  daughters  of  God.    
  
6-­‐But  He  does  not  restore  what  sin  has  marred,  He  creates  new  Sons  and  Daughters  that  are  born  from  
   above  that  live  inside  of  sinful  bodies  in  a  sinful  world,  awaiting  the  completion  of  the  redemption  
   process.  
  
-­‐There  is,  however,  a  redemptive  purpose  with  its  unsurpassed  glories  developed  from  the  sin  of  man;    
-­‐In  all  contemplation  of  the  question  of  the  divine  permission  of  sin  in  the  earth,  there  are  two  facts  which  

abide,  and  to  these  the  mind  of  faith  must  cling  without  wavering:    
  
#1-­‐sin  is  everywhere  and  always  exceedingly  sinful,  and  God’s  condemnation  of  it  is  never  diminished  for  

He  cannot  be  lenient  toward  sin;  and    
  
#2-­‐God  is  Himself  holy  and  perfect  in  all  His  ways.  “In  him  is  no  darkness  at  all”  (1  John  1:5).    
                    -­‐“God  cannot  be  tempted  with  evil,  neither  does  He  tempt  any  man  to  sin”  (James  1:13).  

      -­‐And  related  to  this  is  the  fact  that  God  is  good  and  only  good,  and  He  is  the  only  one  who  is  good  
   both  in  His  nature  and  actions  
  
Examples  of  God  Using  the  Permissive  Will  of  Men  to  Fulfill  His  Decrees  
-­‐God  permitted  Joseph's  brothers  to  betray  him,  and  to  deceive  their  father,  so  that  He  might  bring  the  

Israelites  (few  in  number)  to  Egypt,  where  God  would  spare  them,  and  they  would  greatly  
multiply  thru  forced  segregation  (Genesis  50:20).    

-­‐God  permits  man  to  exercise  his  own  will  and  reject  the  gospel,    
  
-­‐God  permits  man  to  willfully  disobey  His  laws,  to  persecute  the  righteous,  and  so  on.    
  
-­‐But  in  all  of  this,  God  is  still  in  control,  and  His  purposes  are  being  accomplished.    
  
-­‐His  "decreed  will"  often  allows  or  permits  (under  His  ‘Permissive  will’)  men  to  violate  His  preferential  

will  (what  gives  Him  pleasure)  and  ‘His  Preceptive  will’  as  stated  in  His  Word.    
  
-­God's  permissive  will  is  never  outside  His  decreed  will.    
   God  "permits"  those  things  which  will  lead  to  the  accomplishment  of  His  decreed  will.  
-­‐What  event  was  the  greatest  meeting  of  the  Decreed  Will  of  God  and  the  Permitted  Will  of  Man?  
  
-­‐The  cross  of  course!  
  
-­‐One  verse  will  suffice  where  we  see  the  decreed  will  of  God  meets  the  permitted  will  of  men:  
-­Acts  2:23  Him,  being  delivered  by  the  determined  purpose  and  foreknowledge  of  God,  you  have  taken  

by  lawless  hands,  have  crucified,  and  put  to  death;  
  



   7  

  
How  does  God’s  Permissive  will  apply  to  the  Christian?  
  
(1)  God's  "directive  will."  This  is  God's  personal  guidance  in  our  lives.    
-­‐There  are  times  when  God  wants  us  at  a  certain  place,  doing  a  certain  thing.    
-­‐The  Bible  most  often  will  not  provide  us  with  this  direct  and  personal  revelation  of  His  will  in  un-­‐
   decreed  areas.    
-­‐we  can  see  it  in  the  direct  guidance  of  Philip  (Acts  8:26)  and  of  Peter  and  Ananias  (Acts  10:1-­‐23).    
  
-­‐God  does  guide  us  personally  and  directly,    
   -­‐thru  a  verity  of  means  that  will  not  violate  His  preceptive  will  nor    
   -­‐This  seems  to  be  required  at  certain  points  of  our  life,  when  specific  guidance  is  needed  (see  also    
      1  Timothy  4:14?).  
  
(2)  There  may  be  yet  another  category,  that  we  might  call  the  "discerned"  will  of  God.    
-­‐This  is  our  perception  of  God's  will  for  our  life,  which  comes  through  wisdom.      
-­‐Proverbs  for  example  give  great  guidance  in  the  ‘discerned’  will  of  God    
-­‐The  discerned  will  of  God  is  often  referred  to  God  principles  by  which  we  make  decisions  and  live  
-­‐God’s  revealed  will  is  the  standard  with  which  to  measure  all  that  we  may  estimate  to  be  right  in  motive,  
   design,  and  execution.    
  
Chafer  gives  Seven  Reasons  which  have  been  put  forward  as  to  why  God  has  permitted  sin:  
  
I  will  talk  about  one  of  them:  #6  
The  following  are  some  of  the  reasons  which  have  been  advanced  for  the  divine  permission  of  sin:  
1.  THE  SPECIFIC  VALUE  OF  REDEEMED  BEINGS.  According  to  the  Scriptures,  God  is  not  revealed  as  One  who  
seeks  to  avoid  the  issues  which  arise  because  of  the  presence  of  sin  in  the  universe.  He  could  have  created  
innocent,  unfallen  beings  possessing  no  capacity  to  sin;    
but  if  He  desires  redeemed  souls  purified  by  sacrificial  blood  and  purchased  at  infinite  cost,  the  
expression  of  such  love  and  the  exercise  of  such  sacrifice  are  possible  only  when  sin  is  present  in  the  
world.  
  
2.  THE  ACQUISITION  OF  DIVINE  KNOWLEDGE.  The  creatures  of  God’s  hand  must,  by  a  process  of  learning,  
attain  to  that  knowledge  which  God  has  possessed  eternally.    
  
-­‐They  can  learn  only  by  experience  and  revelation.    
-­‐Even  Christ,  on  the  human  side,  was  made  perfect  through  suffering,  and  though  He  were  a  son,  yet  
learned  He  obedience  through  the  things  which  He  endured.    
  
-­‐There  is  no  intimation  in  any  Scripture  that  there  was  the  slightest  taint  of  evil  in  Him,  or  that  He  needed  
to  learn  the  deep  reality  of  sin.    
  
-­‐On  the  other  hand,  man  must  learn  concerning  both  good  and  evil.  He  must  realize  the  sinfulness  of  sin  if  
he  is  to  attain  in  any  degree  to  the  knowledge  God  possesses;  but  he  cannot  attain  to  such  knowledge  
unless  sin  exists  as  a  living  reality  which  is  ever  demonstrating  its  sinful  character.  
  
-­‐At  this  point  it  is  reasonable  to  inquire,  How  far  in  the  experience  of  sin  and  its  consequences  must  

humanity  go  in  order  that  the  knowledge  of  sin  may  be  attained?    
  



   8  

-­‐The  answer  to  this  question  is  not  easily  formed.  It  is  evident  that  man  learns  the  reality  of  sin  both  from  
the  suffering  which  it  inflicts  and  from  the  revelation  of  it  in  others  and  concerning  the  judgments  
God  imposes  upon  those  who  sin.    

  
-­‐If  man  is  to  learn  his  lesson  well,  the  suffering  cannot  be  diminished  nor  can  the  judgments  of  God  be  
reduced.    
  
-­‐We  conclude,  therefore,  that  if  man  is  to  attain  to  the  knowledge  of  good  and  evil,  there  must  be  evil  in  
the  world  with  all  its  tragic  effects  as  well  as  the  prospect  of  divine  judgment  for  sin.  
  
3.  THE  INSTRUCTION  OF  ANGELS.  From  certain  Scriptures  (Eph.  3:10;  1Pet.  1:12)  it  is  possible  to  conclude  
that  angels  are  observing  men  on  the  earth  and  learning  important  facts  through  the  present  experience  
of  human  beings.    
  
-­‐It  would  be  as  necessary  for  angels  to  learn  the  truth  regarding  that  which  is  evil  as  it  is  for  them  to  learn  
the  truth  regarding  that  which  is  good,  but  the  acquiring  of  the  knowledge  of  evil  through  human  
experience  must  be  denied  the  angels  unless  evil  is  permitted  as  an  active  principle  in  the  universe.  
  
4.  THE  DEMONSTRATION  OF  THE  DIVINE  HATRED  OF  EVIL.  It  is  evidently  of  measureless  importance  for  God  to  
demonstrate  His  hatred  of  evil.    
The  Apostle  declares  that  God  was  “willing  to  show  his  wrath,  and  to  make  his  power  known”  (Rom.  
9:22);    
  
-­‐but  no  judgment,  wrath,  or  power  in  relation  to  sin  could  be  disclosed  apart  from  the  permitted  presence  
of  active  sin  in  the  world.  
  
5.  THE  RIGHTEOUS  JUDGMENTS  OF  ALL  EVIL.  Far  beyond  the  mere  details  of  the  expression  of  sin  is  the  
essential  fact  of  the  principle  of  evil  which,  if  it  is  to  be  judged  by  God,  must,  evidently,  be  brought  out  into  
an  open  demonstration  of  its  actual  character.    
  
-­‐Such  a  demonstration  could  not  be  secured  with  sin  existing  as  a  hypothetical  issue.  It  had  to  become  
concrete  and  prove  its  unlikeness  to  God.  As  has  been  observed  under  the  study  of  satan,  the  creature’s  
proposal  must  always  be  put  to  an  experimental  test;    
and  Satan’s  purpose  to  construct  a  cosmos,  such  as  now  exists,  is  being  tested  to  the  end  that  it  may  be  
judged  in  all  its  veritable  wickedness.    
  
What  the  judgment  and  complete  disposition  of  every  form  of  evil  will  mean  to  the  absolute  tranquility  of  
yet  future  eternal  ages,  is  but  partially  declared  in  the  Word  of  God.    
  
That  reality  which  was  anticipated  in  the  divine  mind  in  eternal  ages  past  and  that  has  wrought  such  ruin  
in  its  experimental  demonstration  in  time,  by  righteous  judgments  will  have  been  outlawed  from  God’s  
presence  and  from  His  creation  forever.  
  
6.  the  greatest  of  all  reasons  for  the  Permissive  Will  of  God  is  there  existed  in  God  that  which  no  created  

being  had  ever  seen,  before  God  Permitted  Sin….    
  
-­‐The  angelic  hosts  had  seen  His  wisdom,  His  power,  and  His  glory,  but  they  had  never  seen  His  grace.    
  
-­‐They  had  no  conception  of  the  goodness  of  God  to  the  undeserving.    
  



   9  

-­‐They  may  have  seen  something  of  His  love,  but  love  and  grace  are  not  the  same.    
  
-­‐God  might  love  sinners  upon  whom,  but  for  a  lack  of  a  redeeming,  reconciling,  and  propitiatory  sacrifice,  
   He  was  in  no  way  righteously  free  to  bestow  His  benefits.    
  
-­‐By  one  marvelous  act  of  mercy  in  the  gift  of  His  Son  as  a  sacrifice  for  sinners,  He  opened  the  way  for  the  
   exercise  of  His  grace  toward  those  who,  because  of  their  sin,  deserved  only  His  wrath.    
  
-­‐But  there  could  be  no  exercise  of  divine  grace  toward  the  sinful  and  undeserving  until  there  were  sinful  
   and  undeserving  beings  in  the  world.    
  
-­‐Thus  it  is  declared  that  the  revelation  of  divine  grace  in  the  ages  to  come  with  all  its  marvelous  import  
   (Eph.  2:7)  demanded  that  there  should  be  objects  of  grace,  and  this,  in  turn,  allowed  the  
   permission  of  sin  in  the  world.    
  
-­‐This  same  truth  is  presented  again  in  a  slightly  different  form  and  from  the  human  side  by  Christ.  He,  
   when  speaking  to  Simon  concerning  the  woman  who  had  bathed  His  feet  with  her  tears,  said,  
   “Wherefore  I  say  unto  you,  Her  sins,  which  are  many,  are  forgiven;  (and  how  do  we  know  this?  He  
   continues..)  for  she  loves  much:  but  to  whom  forgiveness  is  a  little  thing,  the  same  will  love  a  little”  
   (Luke  7:47).                                      
  
-­‐Thus,  though  it  is  impossible  for  a  creature  to  understand  how  a  holy  God  could  permit  sin,  either  in  
   heaven  or  on  earth,  it  is  evident  that  the  realization  of  His  greatest  purposes  necessitates  its  
   permission.    
  
The  Christian’s  Sin  is  Model  of  Our  Dilemma  with  Permitted  Sin  
-­‐The  entire  problem  is  illustrated  to  a  limited  extent  in  the  experience  of  a  Christian  who  has  sinned.    
  
-­‐He  first  admits  that  God,  who  could  have  hindered  the  sin,  but  did  nevertheless  permit  it.    
  
-­‐He  likewise  recognizes  that  he  has  profited  in  the  ways  of  understanding  and  experience  by  the  sin;  and,  
   finally,  he  admits  that  God,  though  permitting  the  sin,  is  in  no  way  complicated  with  its  guilt  and  
   wickedness.  
  
  
Again  the  last  message  for  this  evening  is  again:  
The  first  and  last  we  need  to  hear  tonight  is  Rom.  11:33-­36  
33  Oh,  the  depth  of  the  riches  both  of  the  wisdom  and  knowledge  of  God!  How  unsearchable  are  His  
judgments  and  His  ways  past  finding  out!  
34  “For  who  has  known  the  mind  of  the  Lord?  
Or  who  has  become  His  counselor?”  
35  “Or  who  has  first  given  to  Him  
And  it  shall  be  repaid  to  him?”  
36  For  of  Him  and  through  Him  and  to  Him  are  all  things,  to  whom  be  glory  forever.  And  everyone  says:  
Amen.  
  



God  is  the  Overall  Sovereign  Will  

He  is  the  Largest    ‘S’  
  

In  His  Sovereign  Will  God  has  Created  Small  ‘S’  Sovereign  Wills  
&  Permitted  their  Good  and  Evil  

      
In  the  World  

  
  

Small  ‘s’  
Satan,  
Prince  of  
the  Power  
of  the  Air  
Satan  

Smallest  
‘s’  
Human  
Free  Will  

Small  ‘s’  Human  
Government  

Small  ‘s’  
Authority  
Structure  
in  Home  

Small  ‘s’  
Authority  
Structure  in  the  
Local  Church,    
  

Small  ‘s’  
Authority  
Structure  at  
Work,  on  Teams  

Small  ‘s’    
Satan  is  
the  god  of  
this    
world  

Father  is  
‘S’  over  
Jesus  
though    
equal  


	20140924
	20140924_chart

